
Raison garder. Manuel de survie des vivants dans un monde idéalisé 

© psychosophie.be : une formation de Patrick Thonart 

 

Pourquoi suivre cette formation ? 
Parce que nous sommes des êtres humains et que nous devons sans cesse nous adapter 
aux phénomènes du monde qui nous entoure ou qui se manifestent en nous, nous 
délibérons constamment en notre for intérieur, pour décider au mieux des actions qui 
nous permettront de survivre et… d’aimer ça. 

La chose n’est pas aisée et, pour décider librement, il nous faut faire la part des choses 
entre nos sensations qui se bousculent, les fictions personnelles qui nous aliènent et 
les dogmes qui prétendent connaître la Vie mieux que nous… 

Comment aligner sainement toutes ces informations et prendre les décisions adaptées 10 
qui feront de notre quotidien une source de Joie ? Comment reconstituer, au cœur de 
nous, cette Puissance de vivre qui est la nôtre et que, faute d’avoir raison gardé, nous 
avons laissé s’étioler, s’écouler vers l’extérieur. 

Pour bien aligner nos sensations, nos fictions intimes et nos discours sur le monde, peut-
être faut-il d’abord apprendre à les identifier clairement et les distinguer les uns des 
autres. Vient ensuite le choix critique qui s’impose à chaque décision : vais-je me 
conformer à un modèle ou vivre le vertige de l’expérience ? 

Devant ce dilemme, la tentation reste forte de se conformer à des idées, de s'en étourdir 
au point de se vider de sa substance sincère, de devenir un des “hommes creux” que 
déplorait T.S. Eliot [Eliot, 1925]. Alors qu'à l’inverse, exister pleinement serait synonyme 20 
d’une plus grande liberté, une fois vaporisés les discours aveuglants, une fois détricotées 
nos stratégies intimes et, enfin, une fois réappropriée notre réalité physique ? 

https://psychosophie.be/
https://psychosophie.be/contact/


Raison garder. Manuel de survie des vivants dans un monde idéalisé 

© psychosophie.be : une formation de Patrick Thonart 

Car, finalement, comme Montaigne [1688] l’a dit, qui connaissait la Vie : “Notre bel et 
grand chef-d’œuvre, c’est vivre à propos.” Comment mieux dire que l’important, c’est de 
faire le nécessaire pour se sentir à sa place, en toute confiance ? 

Pour ce faire, la philosophie nous est-elle nécessaire ? Tout d'abord, c'est Vladimir 
Jankelevitch [1954] qui répond avec finesse : "On peut vivre sans philosophie... mais pas 
si bien." Il précise par ailleurs que "philosopher, c'est se comporter vis-à-vis de l'univers 
comme si rien n'allait de soi." 

Soit, mais il importe alors de ne pas se méprendre sur ce qu'est l'activité philosophique 30 
elle-même : pendant largement plus de deux millénaires, les hommes et les femmes ont 
pratiqué une philosophie spéculative où il s'agissait de définir l'Être dans son essence, 
plus souvent que d'accompagner la Vie. Pour les penseurs de l'époque, le descriptif était 
d'ailleurs souvent prescriptif (dans le registre : "vu que Dieu est partout dans la Nature et 
que tu dois obéir à Dieu..."). 

Qui plus est, nos ancêtres traitaient les idées et leurs interactions comme si elles étaient 
effectivement les choses qu'elles représentaient ; or, il serait difficile aujourd'hui, avec le 
recul, d'encore considérer que l'enchaînement d'idées entre elles obéit aux mêmes lois 
de causalité que les rapports entre les faits concrets qu’elles représentent. 

Le moment est peut-être venu de tenter une nouvelle approche, à rebours, par laquelle la 40 
philosophie se fait opérative et où toute pensée n'est là que pour susciter un exercice de 
pensée, orienté vers l'expérience. 

Lors vinrent Hume [1739] puis le grand basculement kantique effectué par les Lumières 
qui ont fait glisser le centre de gravité de la spéculation philosophique, de la définition de 
l'Être (le dieu, la nature, les valeurs, les idées essentielles et toutes ces sortes de choses, 
une fois bien géométrisées...) vers l'exploration de l'être-au-monde tel qu'on est capable 
de le percevoir, en un mot, vers l'expérience. "Penser sa vie, vivre sa pensée" fait 
désormais partie des devises de l'Honnête Homme. 

Enfin, "l'invention" de l'inconscient à la fin du XIXe a bouclé la boucle : nous voici avec un 
panaché fait de sagesse, de psyché et d'expérience. Parlera-t-on bientôt de psychosophie 50 
opérative ? 

Un dessin de l'illustrateur français Jean-Jacques Grandville, Le jongleur de mondes 
[1844], offre, bien involontairement, un modèle qu'on va exploiter ici. Le jongleur, pris 
comme prototype de l'Honnête Homme est tenu à trois travaux pour atteindre la 
Satisfaction [Diel, 1947] (rien que trois : il s'en tire mieux qu'Hercule !) : tout d'abord, il 
doit assurer son équilibre personnel pour pouvoir jongler ; ensuite, il doit jongler utile, 
avec les seuls mondes qu'il identifie librement comme appartenant à son périmètre vital 
; enfin, il doit aimer jongler et trouver la Joie et retrouver la confiance dans son activité 
quotidienne, la jonglerie même. 

C'est pourquoi ce livre se veut un précis de survie pragmatique dans une culture où trop 60 
de prêt-à-penser empêche de penser. Il se veut un manuel pour tous ceux qui estiment 
que voir clair dans le monde, c’est, d’abord et avant tout, voir clair en soi. 

https://psychosophie.be/
https://psychosophie.be/contact/
https://wallonica.org/blog/2021/02/25/bakewell-comment-vivre-une-vie-de-montaigne-en-une-question-et-vingt-tentatives-de-reponse-albin-michel-2013/
https://wallonica.org/blog/2021/02/25/bakewell-comment-vivre-une-vie-de-montaigne-en-une-question-et-vingt-tentatives-de-reponse-albin-michel-2013/


Raison garder. Manuel de survie des vivants dans un monde idéalisé 

© psychosophie.be : une formation de Patrick Thonart 

Qu'on ne s'y trompe pas. Il ne s'agit pas d'un livre de développement personnel au sens 
commercial du terme : pas de vérités numérotées, de recettes universelles ou d'auto-
thérapies prêtes-à-l'emploi ! 

On trouvera plutôt dans ces pages l'opportunité d'un travail, des textes à méditer et 
l'occasion de "pétrir sa pâte" (d'une autre manière peut-être), avec, faut-il le répéter, la 
réserve posée par Camus [1942] : "Je parle ici, bien entendu, des hommes disposés à se 
mettre d'accord avec eux-mêmes." 

D'ailleurs la forme même de l'ouvrage invite au travail : on ne trouvera ici qu'une 70 
alternance de questions (sur le bonheur, sur l'influence des hormones, sur le risque d'être 
conforme, sur les crêpes sans gluten...) et de méditations à leur sujet. Donc pas de 
réponses mais l'opportunité de marcher ensemble quelque peu... Alors, probablement, 
s'exposera-t-on un moment à cette histoire d'âme évoquée par Christiane Singer [Singer, 
2000] pour qui, quand "un puits se fore en vous", avant que n'affleure l'eau claire, il faut 
s'attendre "à la montée des boues." 

On verra néanmoins combien la "Grande Santé" nietzschéenne n'est pas un état statique 
mais bien un exercice de soi, une activité satisfaisante au quotidien. Partant, chacun des 
modules aborde une facette de notre délibération intérieure, à identifier et à intégrer dans 
un mieux-vivre, dans une activité vitale où l'on se sent à sa place, immunisé contre le 80 
syndrome de l'imposteur. Ce sont autant d’exercices de pensée qui permettront au 
lecteur éclairé d’inviter à sa table des sensations, des affects et des idées, des monstres 
comme des bons génies, et, en toute quiétude, de lancer le débat… intérieur. 

Bienvenue dans un monde libre où le sens critique s’exerce d’abord… sur soi-même. 

https://psychosophie.be/
https://psychosophie.be/contact/

