
Raison garder. Manuel de survie des vivants dans un monde idéalisé 

© psychosophie.be : une formation de Patrick Thonart 

 

Pourquoi publier cette formation ? 
Ce fut une agréable surprise. Les lecteurs fidèles de mon blog encyclo wallonica.org ont 
lourdement insisté et m’ont généreusement motivé à développer cette formation-essai 
(cette collection d’essais en ligne ?) : ils désiraient disposer d’une boîte à outils 
individuelle, pour accompagner leur travail d’introspection, de méditation sur leur être-
au-monde. Pari tenu : cette formation s’adresse à celles et ceux qui sont volontairement 
“disposés à se mettre d’accord avec eux-mêmes” [Camus, 1942] et tient à peu près ce 
langage : de prime abord, nous semblons chercher avant toute chose à éprouver la joie 
de vivre. 10 

Loin de dépendre d’un état de bonheur statique et extatique, cette dernière semblerait 
plutôt naître de l’expériencesatisfaisante du quotidien, de l’exercice d’activités au cours 
desquelles notre esprit est persuadé que nous sommes la bonne personne, au bon 
endroit… et en toute confiance ! En d’autres termes : la satisfaction de « bienfaire, ici et 
maintenant. » Problème : nous n’y voyons pas toujours clair quand il s’agit de nous-
mêmes… 

Clairement distincte de la joie de vivre ainsi définie, l’aspiration au bonheur, si bien 
vendue dans la littérature de développement personnel, semblerait aujourd’hui enfin 
remplacée par une quête du sensrenouvelée : si les Anciens espéraient découvrir le sens 
de la Vie, il s’agirait désormais de lui donner un sens [Chabot, 2024]. Soit. C’est une 20 
bonne nouvelle. Reste que ce glissement salutaire laisse dans l’ombre une question 
d’importance : mais pourquoi chercherions-nous donc à ‘donner un sens à la vie‘ ? 
Pourquoi ce Graal frustrant ? Quel est cet appel ontologique que l’humain entend de toute 
éternité et qui fait qu’il se lève et marche droit devant lui ? Et pourquoi son chat Robert, 
qui a pourtant l’ouïe fine, n’entend-il pas la même exhortation intime et continue-t-il à 

https://psychosophie.be/
https://psychosophie.be/contact/
https://encyclo.wallonica.org/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-camus-albert-1913-1960-le-mythe-de-sisyphe-1942/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-chabot-pascal-un-sens-a-la-vie-2024/


Raison garder. Manuel de survie des vivants dans un monde idéalisé 

© psychosophie.be : une formation de Patrick Thonart 

dormir près du poêle ? A l’observer, on en viendrait à douter de l’intérêt réel de ce fameux 
sens de la vie… 

Peut-être l’expérience directe de la vie du chat Robert est-elle suffisante pour satisfaire 
sa conscience, peut-être, à défaut d’un élément perturbateur (une souris, une crampe de 
faim ou un bruit violent), le chat Robert se sent-il suffisamment en sécurité pour ne pas 30 
agir. Peut-être vit-il « à propos », comme le préconise Montaigne [Montaigne, 1588] : dans 
un simple équilibre entre ses désirs et ce que le monde lui propose. 

Il ne fait aucun doute que ledit chat Robert approuverait pleinement Rousseau qui 
affirmait au milieu du XVIIIe que « si la nature nous a destinés à être sains, j’ose presque 
assurer que l’état de réflexion est un état contre nature et que l’homme qui médite est un 
animal dépravé » [Rousseau, 1755]. 

A l’inverse, Viktor Frankl, rescapé des camps de concentration nazis est, à ce titre, moins 
confiant en l’Homme Sauvage et il prend le contrepied de Rousseau en proposant : « Entre 
le stimulus et la réponse, il y a un espace. Dans cet espace, nous avons le pouvoir de 
choisir notre réponse. Dans notre réponse réside notre épanouissement et notre liberté » 40 
[Frankl, 1969]. 

Il est probable que cet espace de réflexion soit assez restreint dans la conscience du chat 
Robert ou de ses semblables. A contrario, chez l’humain, cet espace temporel est bien 
présent, fiché qu’il est entre les phénomènes que nous percevons, d’une part, et les actes 
que nous posons, d’autre part. Un tel intermède – appelons-le intermède de Frankl – 
semble néanmoins créer un vertige fort angoissant pour beaucoup d’entre nous. Décider, 
choisir, se tromper, ne pas mériter, être insuffisant, espérer réussir, renoncer, être déçu, 
« rater, rater encore, rater mieux » [Beckett, 1983] : face à une réalité dont chacun admet 
aujourd’hui la complexité [Morin, 1977], l’être humain est inquiet et il aspire à percevoir 
une légalité dans sa vie, une règle du jeu sur laquelle il puisse construire 50 
sa confiance [Hunyadi, 2023]… pour agir. 

Dans ce laps de temps suspendu où les phénomènes dérangeants du quotidien créent la 
nécessité de délibérer avant que d’agir, il est communément admis que trois réactions 
s’offrent à lui, à cet instant précis où il part en quête d’une juste motivation pour agir et où 
sa main est encore sur la poignée de la porte du jardin : 

1.  

o a. La sidération (ou ‘gel’) va-t-elle s’emparer de sa délibération intime et, 
faute de générer une solution personnelle au problème, le sujet va-t-il se 
figer dans la conformité aux idées reçues, aux dogmes, aux autofictions ou 
aux légendes partagées ? En clair, le sujet va-t-il se blottir, immobile dans 60 
une légalité héritée sans discernement ? De là à explorer combien la 
recherche de la vérité peut constituer un acte de paresse… 

o b. Le sujet va-t-il jouer la carte de la fuite, se réfugier dans l’aliénation et 
prendre pour réalité des représentations de sa vie et de la légalité du 
monde, faites d’aveuglements rassurants, de discours où il se sent en 

https://psychosophie.be/
https://psychosophie.be/contact/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-montaigne-les-essais-en-francais-moderne-gallimard-quarto-2009/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-rousseau-jean-jacques-1712-1778-discours-sur-lorigine-et-les-fondements-de-linegalite-parmi-les-hommes-1755/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/psychologie-frankl-viktor-1905-1997-nos-raisons-de-vivre-a-lecole-du-sens-de-la-vie-1969/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/litterature-beckett-samuel-1906-1989-worstward-ho-trad-cap-au-pire1983/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/sociologie-morin-edgar-ne-en-1921-la-methode-1977-2006/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-hunyadi-mark-ne-en-1960-faire-confiance-a-la-confiance-2023/


Raison garder. Manuel de survie des vivants dans un monde idéalisé 

© psychosophie.be : une formation de Patrick Thonart 

sécurité ? Combien de positions racistes ou discriminatoires ne sont pas 
inspirées de cette réaction, où un individu se voit jugé à l’aulne de son 
appartenance à un groupe stéréotypé… et stigmatisé. 

o c. Va-t-il, au contraire, ignorer les stratégies libidinales [Hunyadi, 2023] 
« d’évitement d’expérience » , passer à l’attaque et « manger le monde» 70 
[Nietzsche, 1882] ; va-t-il miser sur une attention augmentée pour éprouver 
sa puissance personnelle, pour faire face à l’imprévu ? Va-t-il quitter la 
posture fantasmée du grizzly ou les hésitations de la souris et endosser la 
peau de l’ours qui, en toute simplicité, se sent capable de mener la vie qui 
se présente à lui ? Va-t-il découvrir la légalité qu’il cherche dans la branloire 
pérenne (le ‘monde en mouvement permanent’ selon Montaigne, 1588) et 
trouver la Joie dans une expérience de vie satisfaisante ? 

  

Donc, transformons l’essai : plutôt que de prétendre guider quiconque vers un aussi 
quelconque sens de la vie, le propos sera tenu à rebours de cette tradition et explorera, 80 
d’une part, combien la fuite libidinale dans les différents aveuglements (en d’autres 
termes, le refuge dans des sanctuaires factices) entretient des leurres qui ne calment pas 
l’angoisse devant la vie. D’autre part, il s’agira d’illustrer avec des contre-exemples 
combien l’expérience directe est effectivement régulatrice et porte en elle 
une légalité rassurante, qui rend la confiance possible. C’est Deleuze qui précise : « Un 
mode d’existence est bon ou mauvais, noble ou vulgaire, plein ou vide, indépendamment 
du Bien et du Mal, et de toute valeur transcendante : il n’y a jamais d’autre critère que la 
teneur d’existence, l’intensification de la vie » [Deleuze, 1991]. 

Partant, qu’on ne pense pas que ce vertige qui précède l’action ne concerne que les 
décisions essentielles de l’existence. Que du contraire : quelle que soit l’ampleur de la 90 
problématique à laquelle chacun est confronté, chaque décision passe par le même 
chemin. La bonne décision n’est pas toujours garante de succès mais elle sera une 
décision éclairée, aussi libre d’aveuglements que faire se peut. Le reste n’est 
« qu’appendicules et adminicules pour le plus. » [Montaigne, 1588]. 

Patrick Thonart 

https://psychosophie.be/
https://psychosophie.be/contact/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-hunyadi-mark-ne-en-1960-faire-confiance-a-la-confiance-2023/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-nietzsche-friedrich-1844-1900-le-gai-savoir-1882/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-montaigne-les-essais-en-francais-moderne-gallimard-quarto-2009/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-deleuze-gilles-1925-1995-guattari-felix-quest-ce-que-la-philosophie-1991/
https://psychosophie.be/tuto/raison-garder-10/lessons/philosophie-montaigne-les-essais-en-francais-moderne-gallimard-quarto-2009/
https://psychosophie.be/profile/wallonica/?view=instructor

